
JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

ISSN : 2656-2367 (online) ISSN : 2656-2332 (print) 

http://jurnal.stt-gamaliel.ac.id/ 

 

109 

 

PENGINJILAN KONTEKSTUAL UNTUK MELAHIRKAN 

KOMUNIKASI ANTARA INJIL DAN  RITUAL MORAMBU 

BERDASARKAN TAFSIRAN IMAMAT 18:6-18  

Oleh : 

Yayu Astuti Lampi  

Institut Agama Kristen Negeri Toraja 

Email : yayuastutilampi@gmail.com  

 
Informasi Artikel ABSTRAK 

Diserahkan  : 

8 September 2022 

Diterima : 

26 September 2023 

Dipublikasi : 

29 September 2023 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Kata kunci : Suku Rampi, 

Teologi Kontekstual, 

Morambu, Nilai 

Kekristenan, Budaya. 

To Rampi (orang Rampi) memiliki ritual yang mereka 

laksanakan ketika terdapat pasangan yang akan menikah tetapi 

masih memiliki hubungan darah yakni morambu. Sebagai orang 

Kristen yang sudah mengenal Firman Tuhan, sangat menarik 

untuk menemukan nilai Kekristenan dalam ritual morambu 

dengan pendekatan teologi kontekstual sehingga kehadiran 

Kekristenan tidak menggeser kebudayaan masyarakat setempat 

tetapi justru memberikan pembinaan kepada jemaat. Tujuan 

yang hendak dicapai dalam penelitian ini yakni menemukan nilai 

teologis dalam ritual Morambu berdasarkan Imamat 18:6-18. 

Metode yang digunakan oleh penulis dalam penelitian ini yaitu 

penelitian kualitatif dengan menggunakan pendekatan etnografi 

untuk menemukan nilai dalam ritual morambu. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa terdapat kaitan antara morambu dengan 

kitab Imamat 18-6-18, yaitu bahwa keduanya melarang adanya 

persetubuhan antar kerabat dekat, karena itu adalah dosa 

dihadapan Tuhan. Penelitian ini juga menyingkapkan nilai 

kekristenan yakni nilai kasih, nilai pertobatan dan nilai sosial 

yakni nilai kekerabatan yang ada di dalam ritual morambu.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ABSTRACT 

To Rampi (the Rampi people) have a ritual that they carry out 

when a couple is about to get married but is still related by blood, 

namely morambu. As a Christian who already knows God's 

Word, it is very interesting to find Christian values in the 

morambu ritual with a contextual theological approach so that 

the presence of Christianity does not change the culture of the 

local community but instead provides guidance to the love, the 

congregation. The aim to be achieved in this research is to find 

the theological value in the Morambu ritual based on Leviticus 

18:6-18. The method used by the author in this research is 

http://jurnal.stt-gamaliel.ac.id/


JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

110 
 

 

 

 

 

 

Keyword : Rampi Tribe, 

Contextual Theology, 

Morambu,   Christian 

Values, Culture. 

qualitative research using an ethnographic approach to find 

value in the morambu ritual. The results of the research show 

that there is a connection between morambu and the book of 

Leviticus 18-6-18, namely that both prohibit sexual relations 

between close relatives, because it is a sin before God. This 

research also reveals Christian values, namely the value of value 

of repentance and social values, namely the value of kinship in 

the morambu ritual. 

 

PENDAHULUAN 

Suku Rampi, adalah suku yang mendiami daerah kecamatan Rampi, kabupaten Luwu 

Utara, provinsi Sulawesi Selatan. Oleh karena lokasi yang masih sangat terisolir, yaitu di 

pegunungan Kambuno, maka suku Rampi terkenal sebagai suku yang masih sangat kental 

dengan adat dan budayanya.1 Salah satu aturan adat yang ada dan masih berlaku dalam 

masyarakat suku Rampi ini adalah Morambu. Morambu adalah suatu prosesi adat yang 

dilakukan apabila terdapat dua orang yang ingin melangsungkan pernikahan tetapi mereka 

masih memiliki hubungan keluarga yang cukup dekat.  

Sebagai bukti pelestarian tradisi ini, maka menurut penuturan salah seorang pemangku 

adat setempat, sepanjang tahun 2021 , tradisi Morambu ini telah dilakukan sebanyak lima kali.2 

Dengan data tersebut, maka diketahui juga bahwa pernikahan antar kerabat di Desa ini cukup 

tinggi. 

Kekristenan telah cukup lama ada di kecamatan Seko, dimulai pada tahun 1923 ketika 

sekolah rakyat dibangun oleh pemerintah kolonial yang kemudian menjadi basis penyebaran 

agama Kristen di Seko.3 Melalui berbagai macam strategi penginjilan yang dilakukan oleh para 

penginjil, masyarakat Seko kini mayoritas menjadi pemeluk agama Kristen. Demikian pula bagi 

masyarakat suku Rampi yang ada di dusun Singkalong desa Taloto’, mayoritas beragama 

Kristen Protestan. Kekristenan dengan inti ajaran kasih tentu berkaitan erat dengan kekerabatan 

yang dibangun oleh para penganutnya. Seperti yang terdapat di dalam kitab Injil Matius 22:37-

40, yakni perintah untuk mengasihi Allah dan sesama, maka dengan itu hubungan kekerabatan 

terus dapat terjaga dan terpelihara dalam kehidupan orang-orang Kristen. Terkait dengan tradisi 

Morambu yang terdapat dalam masyarakat adat Desa Taloto, yang dalam pandangan umum 

melegalkan pernikahan sedarah, maka dalam ajaran kekristenan menentang hal tersebut. 

Sebagai bukti, kitab Imamat 18:6-18 secara gamblang memuat suatu aturan untuk “tidak 

menyingkapkan aurat” kerabat terdekat. Jika kemudian hal itu dilakukan, maka orang tersebut 

akan dianggap berdosa dan dilenyapkan. Hal ini menarik untuk menggunakan imamat 18:6-18 

sebagai landasan teologis untuk menemukan nilai teologis kontekstual di dalam ritual 

morambu, karena secara khusus di dalam imamat 18:6-18 merupakan larangan dan aturan yang 

 
1 Fahri Dkk, Rumah Peradaban Seko Dan Rampi (Makassar: Balai Arkeologi Sulawesi Selatan, 2019).7-8 
2 Poni, wawancara oleh penulis, Seko, Indonesia, tanggal 25 Maret 2022. 
3 Zakaria J. & Martha Kumala Ngelow, Masyarakat Seko Pada Masa DI/TII (1951-1965) (Makassar: Yayasan 

Ina Seko, 1965). 4 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

111 
 

telah ditetapkan Allah untuk menjadi pedoman hidup bangsa Israel agar tidak merusak 

kekudusan diri mereka dan hidup tetap suci dihadapan Allah dan juga untuk menjaga agar 

kehidupan moral mereka tidak rusak di hadapan Allah. 

Sebagaimana yang diketahui tentang tradisi Morambu, yakni merupakan salah satu 

tradisi dalam masyarakat suku Rampi (secara khusus yang ada di desa Taloto), yang  dalam 

pandangan umum dinilai sebagai praktek untuk melegalkan pernikahan antar kerabat, yang 

ternyata  juga bertentangan dengan ajaran kekristenan. Maka perlu untuk melihat ajaran Alkitab 

secara khusus tafsiran Imamat 18:6-18 untuk mengetahui makna praktek Morambu guna 

melahirkan komunikasi antar Injil dan budaya. Hal ini dilakukan untuk menemukan nilai-nilai 

kekristenan dalam praktek Morambu, agar tradisi yang ada tidak serta-merta dihilangkan oleh 

kehadiran kekristenan di daerah tersebut. Lebih lanjut, kontekstualisasi terhadap budaya ini 

juga dapat digunakan sebagai suatu upaya pembinaan terhadap warga gereja.4 Selain itu dengan 

memahami makna dari praktek morambu kekristenan memberikan interprestasi yang selaras 

dengan iman Kristen dan penafsiran yang berada dalam terang Firman Tuhan yang benar.5 Oleh 

karena itu berdasarkan uraian-uraian diatas maka fokus masalah pada penelitian ini ialah 

mengkaji penginjilan kontekstual untuk melahirkan komunikasi antara injil dan  ritual morambu 

berdasarkan tafsiran Imamat 18:6-18 

RUMUSAN MASALAH 

Berdasarkan Latar Belakang diatas maka yang menjadi rumusan masalah dalam 

penelitian ini adalah bagaimana penginjilan kontekstual untuk melahirkan komunikasi antara 

Injil dan  ritual morambu berdasarkan tafsiran Imamat 18:6-18? 

Penelitian ini bertujuan untuk menemukan metode penginjilan kontekstual untuk 

melahirkan komunikasi antara Injil dan  ritual Morambu berdasarkan tafsiran Imamat 18:6-18. 

Penelitian ini diharapkan memberi manfaat: pertama, sebagai suatu sarana untuk dapat 

mendialogkan teks (Firman Tuhan) dalam kebudayaan sebuah masyarakat adat. Kedua, Sebagai 

sumber perspektif baru melihat suatu kebudayaan. Ketiga, sebagai sumber informasi nilai-nilai 

teologi dan kebudayaan. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif untuk mengetahui, mendapatkan 

informasi dan data yang dibutuhkan sehubungan dengan penelitian yang berkaitan dengan 

praktek Morambu dan nilai teologis yang ada dalam praktek Morambu. Jenis penelitian yang 

akan digunakan adalah jenis Etnografi yakni penelitian yang meneliti berkenaan dengan 

antropologi, budaya, etnik, ras, dan sejenisnya.6 Sehingga peneliti dalam menggunakan jenis 

etnografi bertujuan untuk mengungkapkan kebudayaan dengan pengamatan terhadap ritual 

Morambu guna mendapatkan nilai-nilai dalam kebudayaan tersebut dan menelusurinya dari 

tafsiran Imamat 18:6-18. Pengumpulan data dalam penelitian ini dengan melakukan observasi 

 
4 Yonatan Sumarto and P Anggu, “Pembinaan Kerohanian Gereja Bethel Tabernakel Dalam Konteks 

Kebudayaan Toraja,” Jurnal Jaffray 8.1 (2010): 24–34. 
5 James A. Lola, “Iman Kristen Dan Budaya Popular,” Visio Dei: Jurnal Teologi Kristen 1, no. 1 (2019): 101–

121. 
6 Suwartono, Dasar-Dasar Metodologi Penelitian (Yogyakarta: ANDI, 2014). 122 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

112 
 

di desa Taloto, Kec. Seko, Luwu Utara dan melakukan wawancara dengan toko-toko adat dan 

majelis gereja. Proses analisis yang digunakan ialah dengan pendekatan teologi kontekstual 

untuk menganalisis fenomena Morambu dengan berdasarkan tafsiran dari kitab Imamat 18:6-

18 sehingga data yang diperoleh diuraikan secara sistematis. Selain itu, buku, Artikel jurnal 

online, serta berita-berita online yang dapat dipercaya, merupakan sumber data yang digunakan, 

untuk memperoleh data. Studi pustaka digunakan, guna mendapatkan data-data berupa teori-

teori terkait penelitian ini.7 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Makna Imamat 18:6-18 

Kitab Imamat pasal 18-22 secara khusus memuat tentang hal-hal praktis tentang 

hubungan seksual yang tidak boleh dilakukan bangsa Israel. Dalam ayat 6-18 tentang hubungan 

keluarga dan yang harus dihindari untuk menjaga tata krama kesopanan dalam menjaga 

keutuhan dalam keluarga. Seperti hubungan seksual antara orang tua dan anak, saudara laki-

laki dan perempuan, mertua dan ipar, yang terjadi karena nafsu dapat merusak nilai-nilai moral 

perkawinan, keluarga dan masyarakat.8 Ketetapan ini sebagai hak istimewa dan kehormatan 

bahwa mereka Kudus dihadapan Allah.  Sehingga itu, hubungan yang disetujui oleh Allah, yaitu 

hubungan antara seorang pria dan wanita.9 Menikahi kerabat terdekat dilarang Allah karena hal 

ini berkaitan dengan pelanggaran moral dan nilai sosial seperti yang telah ditetapkan Allah.10 

Menurut Robert M. Paterson tafsiran dari Kitab Imamat 18:6-18, adalah sebagai 

berikut.11Kalimat untuk menyingkapkan aurat” dapat ditafsirkan untuk berhubungan seksual. 

Hal ini yang dilarang Allah melakukan hubungan seksual dengan kerabat terdekat seperti 

dengan ibu, seorang istri ayahmu, dalam hal ini bukan hanya dengan ibu yang dilarang, tetapi 

juga dengan istri yang lain. Karena di Israel Kuno seorang laki-laki sering kawin lebih dari satu 

istri saja (bnd. Kej. 26:34). Dilarang berhubungan dengan saudara sekandung, maupun saudara 

tiri, dilarang berhubungan dengan istri saudara laki-laki, selama saudara laki-laki masih hidup.        

Dilarang berhubungan dengan mertua, serta anak-anak dari mertua. Bahkan di ayat 18 dilarang 

kawin dengan adik atau kakak dari isterinya, karena akan memunculkan persaingan di antara 

mereka. 

Karena itu dapat dipahami dari tafsiran di atas bahwa yang dilarang Allah dalam konteks 

Perjanjian Lama adalah kawin atau bersetubuh dengan kerabat terdekat yang masih memiliki 

hubungan darah paling kental karena hal itu merupakan kekejian dan melanggar norma agama, 

sosial, masyarakat dan nilai kehidupan sebagai bangsa yang dipilih Allah. 

Lebih lanjut mengenai kata “Menyingkapkan aurat” jika ditinjau dari bahasa aslinya 

berasal dari kata עֶרְוָה (ervah).12Dalam pengertian tersebut, didapati arti ketelanjangan, tidak 

 
7 Wahyudin Darmalaksana, ‘Metode Penelitian Kualitatif Studi Pustaka Dan Studi Lapangan’, Pre-Print 
Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2020, 1–6. 
8 Donald C Fleming, “Bridgeway Bible Commentary,” Bible Commentaries (2005): 604, 

https://www.studylight.org/commentaries/bbc.html. 
9 Robert Jamieson, A.R. Fausset, and David Brown, “Commentary Critical and Explanatory on the Whole Bible” 

(1871): 5124. 
10 LAI, Alkitab Penuntun Hidup Berelimpahan (Malang: Gandum Mas, 2016). 238   
11 Robert M. Paterson, Kitab Imamat (Jakarta: Gunung Mulia, 2011). 149-251 
12 “Bible Works,” in Aplikasi, 2020. 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

113 
 

senonoh,13sedangkan jika ditinjau dari alkitab bahasa Indonesia sehari-hari diartikan 

bersetubuh.14 Oleh karena itu kata “menyingkapkan aurat” dapat diartikan sebagai perbuatan 

yang berkaitan dengan persetubuhan atau hubungan intim seperti selayaknya suami istri.  

 

Morambu 

Morambu merupakan ritual adat yang dilaksanakan untuk memutuskan hubungan 

darah, antar pasangan yang akan menikah tetapi masih memiliki hubungan darah yang cukup 

dekat.15 Jika pasangan yang akan menikah memiliki hubungan darah sepupu dua kali, maka 

terlebih dahulu mereka harus memutuskan kalung dan memotong kerbau putih. Tetapi pada 

masa kini, di saat kerbau putih sulit ditemukan, maka sapi yang menjadi gantinya. Untuk 

pasangan sedarah yang tergolong sepupu tiga kali, diwajibkan memotong babi merah pada saat 

pelaksanaan morambu. Prosesi adat Morambu, terdapat simbol pemutusan kalung yang 

dimaknai sebagai pemutusan ikatan darah antar kedua pasangan. Kalung tersebut dipegang oleh 

kedua orang yang akan menikah masing-masing ujung ke ujung, dan setelah itu tokoh adat 

menggunting kalung tersebut hingga putus sambil mengucapkan beberapa kalimat. Benda lain 

yang juga digunakan dalam ritual ini yaitu parang dan sarung.16 Parang dan sarung dalam ritual 

ini dianggap sebagai lambang dari pihak laki-laki dan perempuan.  

Sebagai sebuah ritual adat, Morambu merupakan kebudayaan yang melarang 

masyarakatnya untuk menikahi kerabat terdekatnya yang terus menerus dilakukan oleh 

masyarakat adat Desa Taloto. Pelaksanaan Morambu  bagi masyarakat Desa Taloto masih tetap 

dilakukan hingga saat ini karena dianggap tidak bertentangan dengan nilai-nilai kekristenan. 

Morambu pada awalnya dilakukan oleh nenek moyang to Rampi  karena adanya kekhawatiran 

mereka terhadap keturunan mereka, bahwa semakin berkembang jumlah mereka nantinya, 

maka kemungkinan pernikahan sedarah bisa  terjadi, oleh karena itu ritual Morambu dapat 

dilihat sebagai sanksi dan peringatan bagi masyarakat. Dikatakan sebagai sanksi oleh karena 

ada aturan bagi yang melanggar, dan sebagai peringatan kepada warga masyarakat yang lain 

bahwa tidak baik untuk menikahi kerabat yang masih cukup dekat.  

Pada ritual Morambu terdapat hubungan kekeluargaan/kekerabatan terlihat pada saat 

kedua pasangangan akan memutuskan kalung sebagai simbol pemutusan hubungan darah 

mereka tokoh adat akan memutuskan kalung sambil berbicara “Mpalambukai Nowe’e mamo 

uwa pohalali’a mi, kupudi mo” (Mulai hari ini hubungan darah/kekeluargaan kalian sudah tidak 

ada) setelah manik-manik kalung sudah diputuskan dan berhamburan di lantai ada seseorang 

yang bertugas mengumpulkan manik-manik kalung sambil berbicara “Ingkei lu ngia no, to pudi 

mo pohalali’a mi, ingka ngena to koi na hawa i ” (Hanya kalian berdua yang sudah tidak adat 

hubungan darah atau kekeluargaannya, kami rumpun keluarga tetap memiliki hubungan 

kekeluargaan). Sehingga dari kalimat ini sangat jelas adanya kerinduan untuk tetap 

mempersatukan keutuhan kekerabatan mereka.  

 
13 Reinhard Achenbach, Kamus Ibrani-Indonesia Perjanjian Lama, ed. Christian Jonch and Dominggus J. 

Saekoko, 1st ed. (Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011). 
14 LAI, Alkitab Terjemahan Baru (Jakarta: LAI, 2012). 
15 Wawancara dengan P.Juanga, tanggal 18 Juni 2022 di Desa Taloto. 
16 Wawancara dengan Poni, tanggal 18 Juni  2022 di Desa Taloto. 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

114 
 

Dengan demikian, maka dapat diketahui bahwa ritual Morambu adalah sebuah ritual 

adat yang lahir dari nenek moyang suku Rampi, hadir dengan berbagai aturan di dalamnya 

untuk menata kehidupan anak cucu mereka, juga untuk melindungi mereka dari malapetaka 

akibat pelanggaran menikahi kerabat yang dilakukan. Ritual ini juga telah dilakukan secara 

turun-temurun, dan dalam pelaksanaannya, melibatkan rumpun keluarga.  

Nilai dan makna Morambu adalah untuk mencegah adanya pernikahan saudara karena 

hal ini adalah hal yang tidak diperbolehkan, tetapi ketika sudah terdapat masyarakat yang 

melanggar maka mereka harus melakukan ritual Morambu yang bertujuan untuk 

menghilangkan kekhawatiran keluarga akan terjadinya malapetaka. Selain itu Morambu juga 

bertujuan untuk mempertahankan keutuhan dan nilai-nilai keluarga yang ada di masyarakat 

Desa Taloto.17 Morambu juga bermanfaat untuk mempertahankan identitas masyarakat to 

Rampi yang ada di Seko.18 

Tujuan Ritus Morambu 

Tujuan dari pelaksanaan ritual Morambu, yaitu agar keluarga tidak mengalami 

malapetaka ketika terdapat anggota keluarga mereka yang menikah dengan kerabat dekatnya.19 

Selanjutnya menurut penuturan salah seorang narasumber, tujuan dari morambu ini dilakukan 

agar masyarakat To Rampi (Orang Rampi) dapat menjaga moral mereka dan tidak hidup seperti 

makhluk yang tidak bermoral.20 

Berdasarkan hasil wawancara dengan semua narasumber, maka terdapat beberapa 

tujuan yang secara langsung dikatakan oleh para narasumber maupun yang tidak mereka 

katakan. Pertama, melalui hasil penuturan dengan narasumber terdapat suatu titik temu yang 

sama bahwa tujuan dari ritual ini dilakukan adalah untuk menghindarkan para pelaku 

pernikahan sedarah dari adanya musibah sebagai akibat dari pelanggaran yang mereka lakukan 

yaitu menikahi kerabatnya.  

Jadi dapat disimpulkan bahwa Morambu sebagai ritual adat dalam masyarakat suku 

rampi yang ada di Seko, mempunyai tiga tujuan yakni, pertama Morambu dapat dipandang 

sebagai suatu sarana tolak-bala bagi keturunan kerabat yang menikah. Kedua, Morambu dapat 

juga hadir dalam masyarakat suku rampi sebagai sarana pertobatan atas pelanggaran yang telah 

mereka lakukan, berkaitan dengan pernikahan kerabat. Ketiga, Morambu juga bertujuan 

sebagai peringatan kepada masyarakat, agar tidak melakukan pelanggaran pernikahan kerabat 

dekat.  

 

Proses Pelaksanaan Ritual Morambu 

Secara teknis pelaksanaan ritual Morambu dilaksanakan tiga hari sebelum pemberkatan 

nikah dan dilaksanakan pada malam hari. Berdasarkan hasil wawancara ritual Morambu 

dilaksanakan tiga hari sebelum pemberkatan nikah, karena secara adat hubungan darah 

pasangan yang akan menikah harus diputuskan terlebih dahulu sehingga mereka boleh 

 
17 Wawancara dengan Benyamin Buha, tanggal 21 Juni 2022 di Desa Taloto. 
18 Wawancara dengan Absalom Lampi, tanggal 22 Juni 2022 di Desa Taloto. 
19 Wawancara dengan Marten Latif, tanggal 22 Juni 2022 di Desa Taloto. 
20 Wawancara dengan Absalom Lampi , tanggal 22 Juni 2022 di Desa Taloto. 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

115 
 

menikah. Di dalam proses pelaksanaannya keluarga secara khusus pasangan harus menyiapkan 

syarat-syarat yang telah ditentukan yaitu parang untuk pihak laki-laki, kalung manik-manik dan 

sarung untuk pihak perempuan. Saat semua hal-hal yang dibutuhkan telah sedia, ritual akan 

dilaksanakan malam hari dan semua tokoh-tokoh adat dan rumpun keluarga berkumpul di 

rumah pihak perempuan. Ritual Morambu dilaksanakan sebelum makan malam bersama.  

Seorang tokoh adat yang telah ditentukan duduk di tengah bersama dengan pasangan, 

disaksikan oleh rumpun keluarga. Kemudian seorang keluarga membawa sarung, lalu diatasnya 

diletakkan parang dan kalung. Lalu tokoh adat mengambil parang dan meminta kedua pasangan 

masing-masing memegang ujung kalung manik-manik. Tokoh adat memutuskan kalung sambil 

berbicara “Mpalambukai Nowe’e mamo uwa pohalali’a mi, kupudi mo” (Mulai hari ini 

hubungan darah/kekeluargaan kalian sudah tidak ada). Saat manik-manik kalung sudah 

berhamburan di atas lantai, seorang wanita yang sudah ditentukan berdiri dari tempat duduknya 

lalu mengumpulkan manik-manik kalung yang telah berhamburan sambil mengucapkan: 

“Ingkei lu ngia no, to pudi mo pohalali’a mi, ingka ngena to koi na hawa i ” (Hanya kalian 

berdua yang sudah tidak adat hubungan darah atau kekeluargaannya, kami rumpun keluarga 

tetap memiliki hubungan kekeluargaan). Setelah selesai mengumpulkan manik-manik kalung, 

tokoh adat berbicara “Tido moi ponina mi, ingko to ma’ani mpake ahe, to wowe’e mpake 

kumba” (tentukan masing-masing yang akan menjadi mertua kalian nantinya). Disini pihak 

laki-laki dan pihak perempuan menentukan mertua mereka yang bukan lagi dari keluarga 

terdekat orang tua sambil memberikan parang untuk pihak laki-laki dan sarung untuk pihak 

perempuan21.  

Berdasarkan penjelasan di atas dapat dipahami bahwa proses ritual Morambu 

dilaksanakan oleh keluarga, secara khusus kedua pasangan yang di dalam prosesnya ada 

peranan dari tokoh adat. Hal ini secara tidak langsung juga mempertahankan keakraban antar 

rumpun keluarga dan oleh karenanya nilai kasih dalam kekristenan nampak bagi keluarga yang 

ada.  

 

Analisis Hubungan Adat Morambu dengan Imamat 18:6-18 

Setelah hadirnya kekristenan dalam kehidupan masyarakat suku Rampi, terlebih khusus 

yang ada di desa Taloto kecamatan Seko, kebudayaan yang ada tetap saja berlangsung 

sebagaimana adanya. Masyarakat adat yang telah menerima agama Kristen sebagai agamanya, 

tidak serta-merta merasa anti dengan aturan-aturan adat yang ada, misalnya morambu. Hal ini 

juga dapat menjadi dorongan bagi gereja, melalui para pelayan untuk memberikan pembinaan 

bagi anggota jemaatnya berkenaan dengan nilai-nilai kekristenan yang ada di dalam suatu 

kebudayaan,22 agar pemahaman anggota jemaat terhadap sebuah ritual adat Morambu, tidak 

terkait dengan hal penyembahan berhala tetapi hal tersebut haruslah dimaknai sebagai sebuah 

ekspresi iman manusia kepada Allah, yang dikenal melalui Alkitab dan penyataan Yesus 

Kristus. 

 
21Wawancara dengan Yermia Lampi, tanggal 24 Juni Mei 2022 di Desa Taloto. 
22 Sumarto and Anggu, “Pembinaan Kerohanian Gereja Bethel Tabernakel Dalam Konteks Kebudayaan Toraja”. 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

116 
 

Salah satu model teologi kontekstual yang dikemukakan oleh Stephen Bevans, yaitu 

model sintesis. Pada model ini ada penerimaan terhadap semua unsur dari firman Tuhan, 

budaya dan praksis. Fokus model ini adalah mendialogkan budaya dan firman Tuhan untuk 

menemukan pesan sesungguhnya, sehingga budaya dan kekristenan dapat berjalan beriringan.23 

Untuk itu, maka sebagai suatu upaya berteologi dalam tradisi morambu, maka perlu diketahui 

nilai-nilai di dalam tradisi tersebut yang kemudian dikaitkan dengan nilai-nilai kekristenan yang 

ada di dalam Alkitab, secara khusus berdasarkan tafsiran Imamat 18:6-18.  

Nenek moyang suku Rampi adalah orang-orang yang tentu saja belum mengenal 

kekristenan sejak mulanya. Hal itu sangat beralasan oleh karena kondisi alam dimana mereka 

lahir dan berkembang sebagai sebuah suku bangsa, sangat terpencil dan jauh dari kerumunan 

suku-suku yang lain. Keadaan tersebut, tidak hanya berdampak pada kepercayaan mereka, 

namun hal tersebut pula membentuk sikap mereka yang cenderung tertutup. Mental yang 

terbangun oleh karena lingkungan yang membentuk mereka tersebut, kemudian membuat 

mereka membangun keluarga dengan kerabat terdekat mereka sendiri (pola perkawinan 

Endogami).24 Keadaan semacam ini tentu saja bukanlah hal yang tabu pada awalnya, hingga 

terdapat hal-hal yang terjadi sebagai dampak dari pernikahan kerabat tersebut, yang kemudian 

dianggap sebagai malapetaka dari yang Mahakuasa. Sejak saat itulah maka pernikahan antar 

kerabat dekat kemudian menjadi hal yang terlarang bagi suku Rampi.25 

Melalui perenungan yang mendalam, tibalah nenek moyang suku Rampi pada sebuah 

aturan yang tidak memperbolehkan pernikahan antar kerabat dekat (nuclear family, extended 

family26, dan joint family). 27Aturan yang mereka buat kemudian diberlakukan dalam kelompok 

masyarakat adat Rampi secara turun-temurun. Selain dari pada malapetaka yang membayangi 

pernikahan antar kerabat dekat suku Rampi, terdapat pula kekuatiran-kekuatiran nenek moyang 

mereka terhadap keteraturan kehidupan anak cucu mereka kelak, yang jika tidak diatur 

bagaimana seorang individu dalam kelompok masyarakat adat dalam hal pernikahan, tentulah 

kehidupan mereka dapat dikatakan tidak beradab, seseorang dengan dapat saja mengawini siapa 

pun yang disukainya tanpa pertimbangan-pertimbangan matang, yang mungkin saja dapat 

membuat dia dan kelompoknya menjadi celaka. 

Meskipun begitu ketatnya aturan mengenai pernikahan tersebut diberlakukan dalam 

suku Rampi, menurut penuturan salah seorang tokey (toko adat) tetap saja terjadi pelanggaran 

tersebut, yakni pernikahan antar kerabat dekat. Sebagaimana aturan yang ditetapkan oleh nenek 

moyang suku Rampi, ini adalah sebuah pelanggaran maka sanksi yang diberikan kepada 

pelanggar aturan tersebut, adalah melakukan ritual Morambu.28  Secara singkat ritual ini dapat 

dipahami sebagai sebuah bentuk hukuman, peringatan, penebusan salah dan upaya 

mempertahankan hubungan kekerabatan suku Rampi. Morambu dianggap sebagai suatu upaya 

mempertahankan hubungan kekerabatan, oleh karena melalui ritual ini, malapetaka yang 

diyakini membayangi pelanggaran yang dilakukan dapat terhindarkan dari rumpun keluarga 

 
23 Stephen B. Bevans, Model Model Teologi Kontekstual, I. (Maumere: Ledalero, 2002). 1 
24 Yakob Tomatala, Pengantar Antropologi Kebudayaan, I. (Jakarta: YT Leadership Foundation, 2006). 2 
25 Absalom Lampi, Wawancara oleh penulis, di Desa Taloto 
26 Abdul Manan, “Kekerabatan,” Adabiya 17, no. 33 (2015): 25–32. 
27 Tomatala, Pengantar Antropologi Kebudayaan. 2 
28 Gerson Paranduk, Wawancara Oleh Penulis (Seko, Kab. Luwu Utara, Indonesia, 2022). 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

117 
 

tersebut. Selanjutnya dengan adanya pernikahan antar kerabat dekat ini dapat, mempererat 

kembali tali persaudaraan yang mungkin saja semakin lama akan semakin jauh. 

Selain dari pada itu Morambu juga merupakan aturan yang telah ditetapkan oleh nenek 

moyang to Rampi (orang Rampi) di dalam mengatur segala kehidupan keturunan mereka secara 

khusus dalam hal mencari pasangan. Sehingga keturunan mereka akan hidup bermoral dan tetap 

menjaga kekudusan diri mereka di dalam bermasyarakat dan tidak mendatangkan malapetaka 

bagi mereka.29 

Imamat 18:6-18, secara khusus memuat tentang aturan dan larangan mengenai 

hubungan intim atau persetubuhan. Dimana larangan yang dimaksudkan yakni bersetubuh 

dengan keluarga terdekat misalnya menyingkapkan aurat adik perempuan, kakak perempuan, 

hubungan persetubuhan antara ayah tiri dan anak tiri, paman dengan ponakan atau dengan 

keluarga yang termasuk dalam nuclear family.30 Hal tersebut diatur dan dilarang bagi bangsa 

Israel oleh karena dengan adanya perkawinan antar kerabat tersebut, akan terjadi sebuah 

persaingan yang dapat menimbulkan perpecahan di dalam bangsa pilihan Allah tersebut dan 

juga akan merusak moral bangsa Israel. Oleh karena itu, ketika mereka telah keluar dari tanah 

Mesir ke tanah yang dijanjikan bagi mereka, mereka haruslah tetap menjaga kekudusan hidup 

mereka, dengan tidak mengawini kerabat dekat mereka. Dengan adanya aturan dan larangan 

yang telah ditentukan bagi bangsa Israel mengenai hal tersebut, maka setiap pelanggaran atas 

ketentuan tersebut dianggap sebagai dosa di hadapan Allah. Namun menariknya, dengan 

kekuasaan dan kasih Allah kepada umatNya, Allah tidak serta-merta berhenti pada hal 

penghukuman terhadap dosa dan pelanggaran yang dilakukan manusia, Allah juga menawarkan 

pengampunan kepada setiap orang yang bertobat dan datang kepadaNya (Maz.51:6, Yoh. 

3:16;). Berdasarkan konsep pengampunan tersebut, maka dapat diketahui bahwa terdapat nilai-

nilai atau acuan standar kebenaran yang bersumber dari Firman Allah tersebut yaitu, nilai kasih, 

dan nilai pertobatan. Begitupun dengan ritual Morambu, meskipun kesannya menghukum 

namun dibalik itu semua masyarakat diberikan kesempatan untuk mengakui kesalahan yang 

telah dilakukan karena menikahi keluarga atau kerabat terdekatnya dengan melakukan ritual 

morambu. 

Nenek moyang suku Rampi dikatakan telah dapat mengatur tatanan kehidupan mereka. 

Penataan tersebut secara khusus terlihat dalam hal perkawinan antar kerabat dekat, tetapi juga 

tidak berhenti pada sanksi adat saja yang diberlakukan, tetapi di dalamnya terdapat juga nilai 

yang dapat dipahami sebagai nilai pertobatan, yang dimaksudkan dengan nilai pertobatan yakni 

karena mereka telah melakukan kesalahan dengan menikahi kerabat terdekat mereka dan juga 

telah mencemari kekudusan diri maka mereka harus bertobat dihadapan Tuhan dalam 

bungkusan kearifan lokal dengan mengakui perbuatan mereka dihadapan Tuhan, Majelis, 

Jemaat dan Tokoh adat. Hal tersebut ingin menegaskan bahwa jauh sebelum kekristenan hadir 

dalam kehidupan masyarakat suku Rampi, mereka telah mengenal nilai-nilai kekristenan itu 

sendiri melalui kebudayaan mereka. Dengan kata lain, Allah telah menghadirkan diriNya 

kepada masyarakat suku Rampi melalui adat dan kebudayaan mereka. Pernyataan tersebut 

sejalan juga dengan model antropologi teologi kontekstual yang dikemukakan oleh Stephen B. 

 
29 Dokumen Bungku Owi, “Seminar Adat Desa Taloto” (Luwu Utara, Desa Taloto, Kec.Seko, 2015). 
30 Manan, “Kekerabatan.” 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

118 
 

Bevans31, yang mana dalam model tersebut terdapat sebuah usaha memperkenalkan Injil, 

melalui nama-nama yang sudah dikenal dalam suatu kebudayaan. 

Selanjutnya, dalam kaitannya dengan Imamat 18:6-18, Morambu memang melarang 

adanya pernikahan antar kerabat agar kekudusan hidup mereka tetap terjaga. Seperti yang telah 

dijelaskan sebelumnya, bahwa dalam teori kekerabatan, keluarga digolongkan kedalam tiga 

bagian yakni keluarga inti (nuclear family), keluarga besar (extended family), dan sekumpulan 

keluarga yang lebih besar yang membentuk suku (joint family). Penggolongan ini kemudian 

dapat menjelaskan keterkaitan ritual adat morambu dengan larangan yang ada di dalam kitab 

Imamat 18:6-18. Dalam tafsiran yang ditemukan dan telah dipaparkan pada bahwa dalam kitab 

Imamat 18:6-18, melarang menyingkapkan aurat kerabat terdekat yakni persetubuhan atau 

melakukan hubungan intim di antara keluarga inti dengan berbagai pertimbangan di dalamnya 

yakni untuk menjaga kekudusan kehidupan umat Israel agar moral mereka tidak menjadi rusak 

karena disebabkan oleh nafsu dan juga merusak kekudusan hidup mereka dihadapan Allah. 

Demikian juga dengan ritual adat Morambu, dalam pelarangannya, juga melarang adanya 

pernikahan (apa lagi melakukan hubungan intim) antar kerabat dekat atau keluarga inti tentunya 

hal ini pula dilakukan oleh nenek moyang to Rampi (Orang Rampi) untuk tetap menjaga 

kekudusan hidup mereka dalam bermasyarakat. Bahkan cakupan pelarangan pernikahan 

kerabat dalam ritual adat morambu dapat dikatakan lebih luas lagi karena mencakup extended 

family dan joint family. Hal ini ditandai dengan tidak adanya pernikahan antar marga/fam yang 

sama di wilayah adat desa Taloto. Maka dapat diketahui bahwa terdapat suatu kaitan erat antara 

pelarangan menyingkapkan aurat atau bersetubuh antar keluarga (incest) di dalam kitab Imamat 

18:6-18 dengan pelarangan pernikahan kerabat dekat dalam ritual adat morambu, yakni sama-

sama melarang terjadinya hubungan intim (persetubuhan) antar kerabat dekat karena hal itu 

adalah dosa di hadapan Allah dan terlebih itu akan merusak kekudusan hidup di hadapan Tuhan.  

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan hasil dan pembahasan, maka dapat disimpulkan bahwa kitab Imamat      

18:6-18 dan ritual Morambu melarang adanya persetubuhan terhadap kerabat dekat, untuk 

menjaga kekudusan hidup umat Israel dan orang Rampi karena hal tersebut adalah dosa 

dihadapan Tuhan. Dengan melihat lebih jauh makna ritual Morambu juga ditemukan nilai sosial 

yakni terjalinnya kembali hubungan kekerabatan antar individu yang terlibat dalam ritual 

Morambu. Hal ini selaras dengan nilai-nilai kekristenan yakni nilai kasih, nilai pertobatan dan 

nilai sosial dan kekerabatan. 

 

REFERENSI 

Achenbach, Reinhard. Kamus Ibrani-Indonesia Perjanjian Lama. Edited by Christian Jonch 

and Dominggus J. Saekoko. 1st ed. Jakarta: Yayasan Komunikasi Bina Kasih, 2011. 

Bevans, Stephen B. Model Model Teologi Kontekstual. I. Maumere: Ledalero, 2002. 

Dkk, Fahri. Rumah Peradaban Seko Dan Rampi. Makassar: Balai Arkeologi Sulawesi 

Selatan, 2019. 

Fleming, Donald C. “Bridgeway Bible Commentary.” Bible Commentaries (2005): 604. 

 
31 Bevans, Model Model Teologi Kontekstual. 1 



JURNAL GAMALIEL : TEOLOGI PRAKTIKA 

Volume 5 Nomor 2, September 2023 

119 
 

https://www.studylight.org/commentaries/bbc.html. 

Jamieson, Robert, A.R. Fausset, and David Brown. “Commentary Critical and Explanatory on 

the Whole Bible” (1871): 5124. 

LAI. Alkitab Penuntun Hidup Berelimpahan. Malang: Gandum Mas, 2016. 

———. Alkitab Terjemahan Baru. Jakarta: LAI, 2012. 

Lola, James A. “Iman Kristen Dan Budaya Popular.” Visio Dei: Jurnal Teologi Kristen 1, no. 

1 (2019): 101–121. 

Manan, Abdul. “Kekerabatan.” Adabiya 17, no. 33 (2015): 25–32. 

Ngelow, Zakaria J. & Martha Kumala. Masyarakat Seko Pada Masa DI/TII (1951-1965). 

Makassar: Yayasan Ina Seko, 1965. 

Owi, Dokumen Bungku. “Seminar Adat Desa Taloto.” Luwu Utara, Desa Taloto, Kec.Seko, 

2015. 

Paranduk, Gerson. Wawancara Oleh Penulis. Seko, Kab. Luwu Utara, Indonesia, 2022. 

Paterson, Robert M. Kitab Imamat. Jakarta: Gunung Mulia, 2011. 

Sumarto, Yonatan, and P Anggu. “Pembinaan Kerohanian Gereja Bethel Tabernakel Dalam 

Konteks Kebudayaan Toraja.” Jurnal Jaffray 8.1 (2010): 24–34. 

Suwartono. Dasar-Dasar Metodologi Penelitian. Yogyakarta: ANDI, 2014. 

Tomatala, Yakob. Pengantar Antropologi Kebudayaan. I. Jakarta: YT Leadership 

Foundation, 2006. 

“Bible Works.” In Aplikasi, 2020. 

 

 

 

 

 

 


